
​Da tutela à proteção: o patriarcado penal e suas novas faces​

​Adriana Gomes​​1​

​Vivian Zampa​​2​

​Michele Penha​​3​

​Marco Antônio da Silva​​4​

​4​ ​Doutorando​​em​​Historia,​​Mestre​​em​​História​​pela​​Universidade​​Salgado​​de​​Oliveira​​(PPGH),​​concluído​
​dissertação​ ​titulada​ ​"A​ ​Progressiva​ ​Democratização​ ​do​ ​Processo​ ​Penal​ ​Brasileiro​ ​e​ ​Seus​ ​Sistemas​
​Processuais"​ ​.​ ​Especialista​ ​em​ ​Direito​ ​Penal,​ ​Direito​ ​Processual​ ​Penal,​ ​Direito​ ​do​ ​Consumidor​ ​e​
​Responsabilidade​​Civil.​​Advogado​​Criminalista​​Sócio​​do​​Escritório​​-​​Marco​​Antônio​​da​​Silva​​Sociedade​
​Individual​ ​de​ ​Advocacia,​ ​Presidente​ ​da​ ​Comissão​ ​de​ ​Seguranca​ ​Publica​ ​da​ ​ANACRIM​ ​(Associação​
​Nacional​​dos​​Advogados​​Criminalistas)​​-​​Niterói;​ ​Membro.do​​Tribunal​​de​​Ética​​e​​Disciplina​​da​​OAB​​RJ,​
​Membro​ ​efetivo​ ​do​ ​Instituto​ ​dos​ ​Advogados​ ​do​ ​Brasil;​ ​(IAB);​ ​Presidente​ ​da​ ​Comissão​ ​Especial​ ​de​
​Direitos​​Difusos​​da​​16​​Subseção​​da​​OAB/RJ;​​Autor​​dos​​livros​​"Processo​​Penal​​Resumido"​​e​​"Advocacia​
​Criminal​ ​Teses​ ​para​ ​Revogação​ ​da​ ​Prisão​ ​Preventiva​ ​e​ ​Recursos​ ​em​ ​Matéria​ ​Penal".​ ​Experiência​
​profissional:​ ​Diretor​ ​de​ ​Fiscalização​ ​do​ ​PROCON​ ​do​ ​Estado​ ​do​ ​Rio​ ​de​ ​Janeiro;​ ​Assessor​​Jurídico​​da​
​Secretaria​​de​​Estado​​de​​Proteção​​e​​Defesa​​do​​Consumidor;​​Assessor​​Jurídico​​da​​Secretaria​​de​​Casa​​Civil;​
​Assessor​ ​Jurídico​ ​da​​Secretaria​​de​​Governo;​​Diretor​​de​​Departamento​​da​​Secretaria​​de​​Justiça​​e​​Direito​
​do​ ​Cidadão;​ ​Professor​ ​de​ ​Pós​ ​Graduação​ ​lato​ ​sensu​ ​da​​ESA​​-​​UCAM-​​CBPEJUR​​e​ ​da​​Universidade​
​Veiga​​de​​Almeida;​​Professor​​de​​Pós​​Graduação​​lato​​sensu​​da​​Universidade​​Salgado​​de​​Oliveira,​​Professor​
​do​​Curso​​de​​Capacitação​​dos​​PRONCONs​​Municipais​​realizado​​pelo​​PROCON​​Estadual.​​Atual​​Professor​
​de​​Processo​​Penal,​​Direito​​Penal​​e​​da​​pratica​​jurídica​​da​​Graduação​​de​​Direito​ ​da​​Universidade​​Salgado​
​de Oliveira - Campus Niterói  RJ.​

​3​ ​Professora​ ​de​ ​Direito​ ​e​ ​Advogada.​ ​Coordenadora​ ​do​ ​Curso​ ​de​ ​Direito​ ​da​ ​Universidade​ ​Salgado​ ​de​
​Oliveira​ ​-​ ​UNIVERSO,​ ​Campus​ ​Niterói.​ ​Doutoranda​ ​em​ ​História​ ​no​ ​Programa​ ​de​ ​Pós-Graduação​ ​em​
​História​ ​da​ ​Universidade​ ​Salgado​ ​de​ ​Oliveira,​ ​Mestre​ ​em​ ​História​ ​Social​ ​e​ ​Política​ ​do​ ​Brasil​ ​-​
​Universidade​ ​Salgado​ ​de​ ​Oliveira.​ ​Pós-Graduada​ ​em​ ​Direito​ ​Privado​ ​pela​ ​UFF​ ​(Direito​ ​Civil​ ​e​
​Empresarial)​ ​e​ ​Pós-Graduada​ ​em​ ​Direito​ ​Público​ ​pela​ ​Gama​ ​Filho.​ ​Especialista​ ​em​ ​Direito​ ​do​
​Consumidor​​(FESUDEPERJ).​​Professora​​da​​Pós-Graduação​​em​​Direito​​Privado​​na​​Universidade​​Federal​
​Fluminense​ ​-UFF,​ ​da​ ​Pós-Graduação​ ​da​ ​Universidade​ ​Salgado​ ​de​ ​Oliveira​ ​e​ ​da​ ​Pós-Graduação​
​ESA/CBEPJUR/UCAM.​ ​Coordenadora​ ​do​ ​Curso​ ​de​ ​Pós​​-​​Graduação​​de​​Direito​​Civil​​e​​Processo​​Civil​
​ESA/CBEPJUR/UCAM.​ ​Professora​ ​Universitária​ ​de​ ​Direito​ ​Civil​ ​e​ ​Processo​ ​Civil​ ​(teoria​ ​e​ ​prática),​
​Direito​​Constitucional,​​e​​Direito​​Tributário​​da​​Universidade​​Salgado​​de​​Oliveira;​​Ex-Professora​​de​​Curso​
​Preparatório​​OAB​​-​​OPD​​Concursos.​​Participante​​de​​diversos​​projetos​​de​​extensão​​e​​pesquisa,​​Advogada​
​e​​Sócia​​do​​Escritório​​Cucco​​Braga​​Silva​​Advogados​​Associados.​​Experiência​​e​​sólidos​​conhecimentos​​em​
​Direito​ ​Processual;​ ​Experiência​ ​na​ ​execução​ ​e​ ​acompanhamento​ ​de​ ​atos​ ​processuais​ ​em​ ​Tribunais​
​Superiores. Membro do Instituto dos Advogados Brasileiros.​

​2​ ​Professora​ ​do​ ​Programa​ ​de​ ​Pós-Graduação​ ​em​ ​História​ ​da​ ​Universidade​ ​Salgado​ ​de​ ​Oliveira​
​(PPGH-UNIVERSO),​ ​da​ ​Universidade​ ​do​ ​Estado​ ​do​ ​Rio​ ​de​ ​Janeiro​ ​(UERJ)​ ​e​ ​Editora​ ​da​ ​Revista​
​Intellèctus​ ​UERJ.​ ​Doutora​​em​​História​​Política​​(UERJ),​​desenvolve​​pesquisas​​sobre​​Segurança​​Pública,​
​autoritarismo, anticomunismo, Ditadura Civil-Militar, Políticas Públicas e Ensino de História.​

​1​ ​Professora​ ​do​ ​Programa​ ​de​ ​Pós-Graduação​ ​em​ ​História​ ​da​ ​Universidade​ ​Salgado​ ​de​ ​Oliveira​
​(UNIVERSO).​​Pós-doutorada​​em​​História​​Social​​pela​​Universidade​​Federal​​Fluminense​​(UFF).​​Doutora​
​em​​História​​Política​​(UERJ).​​Coordenadora​​do​​Laboratório​​de​​Estudos​​de​​Política​​e​​Ideologia​​(LEPIDE),​
​que​​abriga​​o​​Núcleo​​de​​Estudos​​de​​História​​do​​Espiritismo​​(NUESHE)​​e​​o​​Núcleo​​de​​Estudos​​de​​Culturas​
​Políticas,​ ​Religiosas,​ ​Jurídicas​ ​e​ ​Institucionais​ ​(NECREJI).​ ​Desenvolve​ ​pesquisas​ ​sobre​ ​História​ ​do​
​Direito,​ ​espiritualidade​ ​e​​racionalidade​​jurídica,​​com​​ênfase​​nas​​relações​​entre​​poder,​​religião​​e​​punição​
​no Brasil oitocentista. Membro da Comissão de Relações Institucionais Acadêmicas da OAB/RJ.​



​Resumo​

​O​ ​artigo​ ​analisa​ ​historicamente​ ​a​ ​atuação​ ​do​ ​Direito​ ​Penal​ ​brasileiro​ ​na​ ​construção​ ​e​

​manutenção​​do​​patriarcado,​​demonstrando​​que,​​desde​​o​​período​​colonial​​até​​o​​presente,​

​a​ ​legislação​ ​e​​as​​instituições​​jurídicas​​operaram​​para​​controlar​​o​​corpo​​e​​a​​sexualidade​

​das​ ​mulheres.​ ​A​ ​pesquisa​ ​evidencia​​que,​​embora​​o​​discurso​​que​​sustenta​​esse​​controle​

​tenha​ ​se​ ​transformado,​ ​de​ ​moral​ ​cristã​ ​para​ ​ciência​ ​positivista​ ​e,​ ​mais​ ​recentemente,​

​para​ ​a​ ​retórica​ ​da​ ​proteção,​ ​a​ ​lógica​ ​de​ ​tutela​ ​permanece​ ​como​ ​eixo​ ​estruturante.​ ​A​

​partir​​de​​autores​​como​​Bourdieu,​​Foucault,​​Scott,​​Saffioti​​e​​Mendes,​​demonstra-se​​que​​o​

​sistema​ ​penal​ ​produziu​ ​distinções​ ​entre​ ​mulheres​ ​dignas​ ​de​ ​proteção​ ​e​ ​mulheres​

​passíveis​​de​​punição,​​reproduzindo​​hierarquias​​de​​gênero,​​classe​​e​​raça.​​Conclui-se​​que​

​reformas​ ​legislativas,​ ​como​ ​a​ ​Lei​ ​Maria​ ​da​ ​Penha,​ ​são​ ​importantes,​ ​mas​ ​insuficientes​

​quando​ ​não​ ​acompanhadas​ ​de​ ​redistribuição​ ​de​ ​poder​ ​e​ ​de​ ​mudança​ ​institucional.​ ​A​

​superação​ ​do​ ​patriarcado​ ​penal​ ​exige​ ​deslocar​ ​o​ ​foco​ ​da​ ​tutela​ ​para​ ​a​ ​autonomia​ ​das​

​mulheres.​

​Palavras-chave:​​Direito​​Penal;​​Patriarcado;​​Violência​​de​​gênero;​​Autonomia​​feminina;​

​Tutela estatal.​

​Abstract:​​This​​article​​provides​​a​​historical​​analysis​​of​​how​​Brazilian​​Criminal​​Law​​has​

​contributed​ ​to​ ​the​ ​construction​ ​and​ ​reinforcement​​of​​patriarchy,​​showing​​that​​from​​the​

​colonial​ ​period​ ​to​ ​the​ ​present​ ​day,​ ​legal​ ​norms​ ​and​ ​criminal​ ​institutions​​have​​acted​​to​

​control​ ​women’s​ ​bodies​ ​and​ ​sexuality.​ ​The​ ​research​ ​demonstrates​ ​that​ ​although​ ​the​

​discourse​ ​justifying​ ​such​ ​control​ ​has​ ​shifted​ ​—​ ​from​ ​religious​ ​morality​ ​to​ ​positivist​

​science​​and,​​more​​recently,​​to​​the​​rhetoric​​of​​protection​​—​​the​​logic​​of​​tutelage​​remains​

​constant.​ ​Drawing​ ​on​​authors​​such​​as​​Bourdieu,​​Foucault,​​Scott,​​Saffioti,​​and​​Mendes,​

​the​ ​study​ ​shows​ ​that​ ​the​ ​criminal​ ​system​ ​has​ ​produced​ ​distinctions​ ​between​ ​women​

​deemed​ ​worthy​​of​​protection​​and​​those​​considered​​punishable,​​reproducing​​hierarchies​

​of​​gender,​​class,​​and​​race.​​The​​article​​concludes​​that​​legal​​reforms,​​such​​as​​the​​Maria​​da​

​Penha​ ​Law,​ ​are​ ​important​ ​yet​ ​insufficient​ ​without​ ​redistribution​ ​of​ ​power​ ​and​

​institutional​ ​change.​ ​Overcoming​ ​penal​ ​patriarchy​ ​demands​ ​shifting​ ​from​ ​tutelage​ ​to​

​women’s autonomy.​

​Keyword:​ ​Criminal​ ​Law;​ ​Patriarchy;​ ​Gender​ ​violence;​ ​Women's​ ​autonomy;​ ​State​

​tutelage.​



​Considerações Iniciais​

​No​​título​​deste​​artigo,​​“tutela”​​e​​“proteção”​​não​​são​​usados​​no​​sentido​​técnico​​do​

​Direito,​ ​em​ ​que​ ​muitas​ ​vezes​ ​se​ ​aproximam.​ ​Aqui,​ ​“tutela”​ ​se​ ​refere​ ​ao​ ​modelo​ ​de​

​controle​ ​sobre​ ​as​ ​mulheres,​ ​baseado​ ​no​ ​moralismo​ ​e​ ​na​ ​submissão.​ ​Já​ ​“proteção”​ ​diz​

​respeito​ ​à​ ​forma​ ​atual​ ​desse​ ​mesmo​ ​controle,​ ​agora​ ​apresentado​ ​como​ ​cuidado​ ​ou​

​defesa.​​Em​​torno​​desse​​debate,​​procurar-se-á​​problematizar​​a​​trajetória​​do​​Direito​​Penal​

​brasileiro​​em​​sua​​relação​​com​​as​​mulheres​​e​​o​​patriarcado,​​diante​​dos​​avanços​​na​​esfera​

​legal e dos desafios para a autonomia feminina.​

​A​ ​história​ ​do​ ​Direito​ ​Penal​ ​brasileiro​ ​revela​ ​que​ ​a​ ​regulação​ ​do​ ​corpo​ ​e​ ​da​

​sexualidade​ ​feminina​ ​não​ ​é​ ​fato​ ​contingente,​ ​mas​ ​componente​ ​estrutural​ ​da​ ​formação​

​jurídica​ ​e​ ​política​ ​do​ ​país.​ ​Desde​ ​o​ ​período​ ​colonial,​ ​as​ ​instituições​ ​legais​ ​foram​

​moldadas​ ​sob​ ​a​ ​lógica​ ​do​ ​patriarcado​ ​ibérico,​ ​no​ ​qual​ ​a​ ​mulher​ ​era​ ​concebida​

​simultaneamente​​como​​objeto​​de​​tutela​​e​​como​​potencial​​ameaça​​à​​ordem​​social,​​moral​

​e religiosa (DEL PRIORE, 1997; SOIHET, 1997; RAGO, 1991).​

​Do​ ​ponto​ ​de​ ​vista​ ​jurídico,​ ​essa​ ​dupla​ ​imagem,​ ​mulher​ ​como​ ​alguém​ ​a​ ​ser​

​controlada​​e,​​ao​​mesmo​​tempo,​​como​​fonte​​de​​possível​​desordem,​​moldou​​as​​bases​​das​

​legislativas​ ​criminais​ ​brasileiras.​ ​Os​ ​primeiros​ ​registros​ ​legais​ ​mostram​ ​que​ ​a​​atuação​

​estatal​ ​recorrentemente​ ​oscilou​ ​entre​ ​punir​ ​e​ ​moralizar,​ ​construindo​ ​um​ ​modelo​ ​de​

​intervenção​​que​​tratava​​a​​mulher​​menos​​como​​sujeito​​de​​direitos​​e​​mais​​como​​objeto​​de​

​vigilância​ ​(Código​ ​Penal​ ​do​ ​Império​ ​de​ ​1830;​ ​Código​ ​penal​ ​da​ ​República​ ​de​ ​1890;​

​Código​ ​Penal​ ​atual​​de​​1940).​​Essa​​lógica,​​longe​​de​​ser​​pontual,​​acabou​​orientando​​por​

​muito tempo a maneira como o Direito Penal lidou com as mulheres.​

​A​​moral​​cristã,​​ao​​definir​​a​​honra​​masculina​​como​​valor​​social​​superior,​​atribuiu​

​ao​​Estado​​e​​à​​família​​o​​poder​​de​​vigiar​​e​​punir​​comportamentos​​femininos​​considerados​

​desviantes.​ ​Como​ ​demonstram​ ​estudos​ ​clássicos​ ​da​​história​​das​​mulheres,​​a​​legislação​

​colonial​ ​e​ ​imperial​ ​operava​ ​sob​ ​a​ ​distinção​ ​entre​ ​a​ ​"mulher​ ​honesta"​ ​e​ ​a​ ​"mulher​

​pública"​ ​(DEL​ ​PRIORE,​ ​1997;​ ​SOIHET,​ ​1997),​ ​definindo​ ​condições​ ​de​

​reconhecimento​ ​jurídico​ ​de​ ​acordo​ ​com​ ​sua​ ​sexualidade​ ​e​ ​reputação​ ​(DEL​ ​PRIORE,​

​1997;​ ​SOIHET,​ ​1997).​ ​Com​ ​base​ ​nesse​ ​arranjo,​ ​a​ ​submissão​ ​feminina​ ​era​ ​legitimada​

​como​ ​ordem​ ​natural,​ ​e​ ​a​ ​punição​ ​de​ ​condutas​ ​ligadas​ ​à​ ​sexualidade​ ​operava​ ​como​



​mecanismo​​de​​reafirmação​​da​​autoridade​​masculina.​​Assim,​​o​​Direito​​Penal​​não​​apenas​

​refletia a moral social, mas também a convertia em critérios jurídicos de valoração​

​No​​século​​XIX​​e​​início​​do​​XX,​​a​​transição​​da​​moral​​religiosa​​para​​o​​discurso​​da​

​ciência​ ​positivista​ ​não​ ​alterou​ ​essa​ ​lógica,​ ​apenas​ ​a​ ​recodificou.​ ​A​ ​criminologia​

​lombrosiana,​ ​a​ ​medicina​ ​legal​ ​e​ ​os​ ​discursos​ ​higienistas​ ​passaram​ ​a​ ​explicar​ ​a​

​"desordem"​ ​feminina​ ​pela​ ​biologia​ ​ou​ ​pela​ ​degeneração,​ ​reforçando​ ​hierarquias​ ​de​

​gênero,​ ​raça​ ​e​ ​classe​ ​(LOMBROSO;​ ​FERRERO,​ ​1893;​ ​RAGO,​ ​1991;​ ​SCHWARCZ,​

​1993).​ ​A​ ​sexualidade​ ​feminina​ ​tornou-se​ ​objeto​ ​de​ ​regulação​ ​médica​ ​e​ ​policial,​

​permitindo​ ​que​ ​o​ ​Estado​ ​modernizado​ ​continuasse​ ​a​ ​controlar​​corpos​​femininos​​sob​​o​

​argumento​ ​de​ ​prevenir​ ​riscos​ ​à​ ​moral​ ​urbana​ ​e​ ​à​ ​ordem​ ​social.​ ​Nesse​ ​cenário,​ ​como​

​indica​​Caulfield​​(2000),​​tribunais​​avaliavam​​a​​conduta​​das​​mulheres​​a​​partir​​de​​critérios​

​morais, convertendo o processo penal em pedagogia da feminilidade adequada.​

​No​ ​Brasil,​ ​o​ ​entendimento​ ​sobre​ ​a​ ​sexualidade​ ​teve​ ​significativa​ ​influência​

​ocidental,​​considerando​​a​​colonização​​portuguesa​​em​​sua​​relação​​com​​a​​Igreja​​Católica,​

​e​ ​a​ ​constituição​ ​de​ ​um​ ​“patriarcalismo”​​não​​apenas​​como​​uma​​maneira​​de​​organizar​​a​

​família​ ​e​ ​a​ ​sociedade,​ ​assim​ ​como​ ​uma​ ​construção​ ​simbólica​ ​e​ ​prática,​ ​na​ ​qual​ ​os​

​conceitos​​de​​homem​​e​​mulher​​foram​​forjados​​em​​função​​de​​uma​​oposição​​binária,​​com​

​espaços​​hierárquicos​​definidos,​​que​​contribuíram​​para​​dar​​e​​ampliar​​evidências​​de​​uma​

​ordem de  hierarquias de gêneros, dita como natural. (CURADO, 2019, p. 671).​

​A​ ​redemocratização​ ​e​ ​a​ ​Constituição​ ​de​ ​1988,​ ​fundamentadas​ ​em​ ​décadas​ ​de​

​defesa​ ​de​ ​outra​ ​uma​ ​concepção​ ​da​ ​sexualidade​ ​e​ ​do​ ​papel​ ​da​ ​mulher​ ​na​ ​sociedade,​

​introduziram​ ​novo​ ​repertório​ ​discursivo​ ​baseado​ ​na​ ​igualdade​ ​formal,​ ​nos​ ​direitos​

​humanos​ ​e​ ​na​ ​proteção​ ​contra​ ​a​ ​violência​ ​de​ ​gênero.​ ​No​ ​entanto,​ ​a​ ​permanência​ ​do​

​patriarcado​ ​nas​ ​estruturas​ ​do​ ​sistema​ ​de​ ​justiça​ ​criminal​ ​evidencia​ ​que​ ​reformas​

​legislativas,​ ​por​ ​si​ ​sós,​ ​não​​desmantelam​​padrões​​históricos​​de​​dominação​​(MENDES,​

​2015).​ ​Autoras​ ​como​ ​Saffioti​ ​(2004),​ ​Swain​ ​(2019)​ ​e​ ​Fraser​ ​(2008)​ ​demonstram​ ​que​

​patriarcado,​ ​racismo​ ​e​ ​desigualdade​ ​material​ ​operam​ ​conjuntamente​ ​na​ ​produção​ ​da​

​violência e na dificuldade de acesso à justiça.​

​Assim,​ ​este​ ​artigo​ ​reconstrói​ ​historicamente​ ​a​ ​tutela​ ​penal​ ​das​ ​mulheres​ ​no​

​Brasil,​​desde​​o​​período​​colonial​​até​​o​​presente,​​para​​demonstrar​​que​​o​​Direito​​Penal​​não​

​apenas​​respondeu​​a​​uma​​ordem​​patriarcal,​​mas​​contribuiu​​para​​constituí-la.​​A​​partir​​das​

​contribuições​ ​de​ ​Foucault​ ​(1976),​ ​Bourdieu​ ​(1986)​ ​e​​Scott​​(1999)​​argumenta-se​​que​​o​



​sistema​​penal​​funciona​​como​​produtor​​de​​subjetividades​​de​​gênero,​​estabelecendo​​quem​

​merece​​proteção​​e​​sob​​quais​​condições.​​A​​discussão​​culmina​​na​​reflexão​​contemporânea​

​sobre​ ​os​ ​limites​ ​do​ ​punitivismo​ ​de​ ​proteção:​ ​embora​ ​conquistas​ ​como​​a​​Lei​​Maria​​da​

​Penha​ ​representem​ ​marco​ ​de​ ​reconhecimento,​ ​o​ ​risco​ ​atual​ ​é​ ​que​ ​o​ ​Estado​ ​continue​

​tutelando​ ​mulheres,​ ​agora​ ​sob​ ​o​ ​discurso​ ​de​ ​cuidado​ ​e​ ​proteção,​ ​e​ ​não​ ​mais​ ​de​

​moralização ou controle científico.​

​A​​pergunta​​central​​que​​orienta​​o​​estudo​​é:​​como​​a​​lógica​​penal​​de​​controle​​sobre​

​as​​mulheres​​se​​reorganiza​​historicamente,​​e​​por​​que,​​mesmo​​na​​era​​dos​​direitos,​​persiste​

​a​ ​tutela​ ​e​ ​não​ ​a​ ​autonomia?​ ​Ao​ ​responder​ ​a​ ​essa​ ​questão,​ ​o​ ​artigo​ ​evidencia​ ​que​ ​a​

​despatriarcalização​​das​​instituições​​não​​se​​alcança​​pela​​ampliação​​da​​punição,​​mas​​pelo​

​reconhecimento e pela redistribuição de poder.​

​Do sistema colonial ao Império: moral, pecado e honra​

​A​ ​gênese​ ​da​​tutela​​penal​​sobre​​as​​mulheres​​no​​Brasil​​está​​profundamente​​enraizada​​na​

​formação​ ​colonial​ ​e​ ​na​ ​lógica​ ​do​ ​patriarcado​ ​católico​ ​ibérico,​ ​cuja​ ​moral​

​teológico-jurídica​ ​impregnou​ ​o​ ​ordenamento​ ​legal​ ​e​ ​o​ ​imaginário​ ​social.​ ​Durante​ ​a​

​Idade​​Média,​​a​​igreja​​cristã​​sacralizou​​o​​casamento​​e​​a​​lógica​​da​​sexualidade​​voltada​​à​

​reprodução,​​de​​modo​​a​​condenar​​o​​divórcio​​e​​a​​infidelidade​​conjugal.​​Como​​parte​​deste​

​processo,​ ​desde​ ​as​ ​Ordenações​ ​Filipinas​ ​(1603),​ ​o​ ​direito​ ​português​ ​consolidou​ ​uma​

​visão​ ​hierárquica​ ​da​ ​família​ ​e​ ​da​ ​sexualidade,​ ​no​ ​qual​ ​a​ ​mulher​ ​era​ ​simultaneamente​

​objeto​ ​de​ ​propriedade​ ​e​ ​de​​suspeita.​​O​​adultério​​feminino​​era​​classificado​​como​​crime​

​de​​sangue,​​chegando-se​​a​​preconizar​​até​​mesmo​​a​​morte​​da​​mulher​​adúltera,​​enquanto​​o​

​masculino​ ​aparecia​ ​como​​simples​​falta​​moral.​​Isto​​é,​​na​​sociedade​​colonial​​brasileira​​a​

​prática​ ​feminina​ ​do​ ​adultério​ ​era​​compreendida​​como​​falta​​grave​​e​​sujeitas​​a​​punições​

​das​​mais​​severas​​(MORGA;​​FÁVERI,​​2019,​​p.​​31).​​Essa​​assimetria,​​como​​observa​​José​

​Reinaldo​​de​​Lima​​Lopes​​(2015),​​expressava​​uma​​concepção​​de​​mundo​​na​​qual​​o​​direito​

​se​ ​articulava​ ​à​ ​teologia​ ​para​ ​preservar​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​ordem​ ​natural,​ ​entendida​ ​como​

​estrutura​ ​de​ ​subordinação​ ​feminina.​ ​O​ ​masculino​ ​simbolizava​ ​razão​ ​e​ ​comando,​ ​o​

​feminino​ ​era​ ​associado​ ​à​ ​paixão​ ​e​ ​à​ ​desordem.​ ​Do​ ​ponto​ ​de​ ​vista​ ​jurídico,​ ​tal​

​desequilíbrio​ ​revela​ ​a​ ​forma​ ​como​ ​o​ ​Direito​ ​Penal​ ​foi​ ​concebido​ ​para​ ​preservar​ ​a​

​autoridade​ ​masculina,​ ​transformando​ ​valores​ ​morais​ ​em​ ​critérios​ ​legais​ ​de​

​responsabilização.​



​Sob​ ​a​ ​égide​ ​do​ ​catolicismo​ ​tridentino,​ ​o​ ​corpo​ ​feminino​ ​foi​ ​construído​ ​como​

​território​ ​de​ ​vigilância​ ​moral​ ​e​ ​instrumento​ ​de​ ​reprodução​ ​da​ ​ordem​ ​social.​ ​Igreja​ ​e​

​Estado​ ​compartilhavam​ ​a​ ​regulação​ ​das​ ​condutas,​ ​e​ ​o​ ​Direito​ ​Penal​ ​operava​ ​como​

​promotor​ ​do​ ​disciplinamento.​ ​Laura​ ​de​ ​Mello​ ​e​ ​Souza​ ​(1986)​ ​demonstra​ ​que​ ​a​

​religiosidade​​popular​​e​​o​​imaginário​​inquisitorial​​constituíram​​uma​​cultura​​de​​confissão,​

​culpa​ ​e​ ​arrependimento​ ​que​ ​moldava​ ​o​ ​comportamento​ ​das​ ​mulheres,​ ​sobretudo​ ​no​

​campo​ ​da​ ​sexualidade​ ​e​ ​do​ ​trabalho.​ ​Essa​ ​dinâmica​ ​corresponde​ ​ao​ ​poder​ ​pastoral​

​descrito​ ​por​ ​Michel​ ​Foucault​ ​(1976),​ ​forma​ ​de​ ​poder​ ​que​ ​incita​ ​à​ ​autoanálise​ ​e​ ​à​

​confissão,​​internalizando​​a​​dominação​​por​​meio​​da​​culpa​​e​​do​​medo.​​A​​mulher​​virtuosa​

​era​ ​aquela​ ​que​ ​aceitava​ ​a​ ​vigilância​ ​como​ ​natural,​ ​o​ ​que​​favoreceu​​a​​naturalização​​da​

​submissão feminina sob o pretexto da salvação e da virtude.​

​Essa​​lógica,​​quando​​observada​​sob​​a​​lente​​do​​Direito,​​evidencia​​como​​o​​sistema​

​penal​ ​absorvia​ ​a​ ​estrutura​ ​religiosa​ ​e​ ​convertia​ ​pecado​​em​​ilícito,​​e​​conduta​​moral​​em​

​critério​ ​jurídico.​ ​O​ ​Direito​ ​Penal​ ​brasileiro​ ​se​ ​formou​ ​como​ ​instrumento​ ​de​

​normalização​ ​social,​ ​e​ ​não​ ​como​ ​garantia​ ​de​ ​direitos.​ ​A​ ​ligação​ ​entre​ ​moralidade​

​religiosa​ ​e​ ​punição​ ​estatal​ ​moldou​ ​uma​ ​tradição​ ​penal​ ​em​ ​que​ ​a​ ​mulher​ ​também​ ​era​

​controlada como símbolo da ordem familiar que o Estado se comprometia a preservar.​

​A​ ​contribuição​ ​de​ ​Pierre​ ​Bourdieu​ ​ajuda​ ​a​ ​explicitar​ ​porque​ ​tais​ ​arranjos​ ​se​

​mantêm​​por​​longos​​períodos.​​Em​​A​​dominação​​masculina​​(1999,​​2019),​​o​​autor​​sustenta​

​que​​a​​subordinação​​de​​gênero​​não​​depende​​somente​​de​​coerção​​jurídica​​ou​​econômica,​

​pois​ ​se​ ​reproduz​​pela​​violência​​simbólica,​​isto​​é,​​pelo​​poder​​de​​fazer​​reconhecer​​como​

​legítimas​ ​as​ ​hierarquias​ ​impostas,​ ​inclusive​ ​por​ ​quem​ ​delas​ ​é​ ​vítima.​ ​Essa​ ​violência​

​opera​​no​​nível​​do​​inconsciente​​social,​​convertendo​​relações​​históricas​​de​​dominação​​em​

​evidências​ ​do​ ​senso​ ​comum.​ ​No​ ​caso​ ​do​ ​gênero,​​o​​masculino​​é​​inscrito​​como​​medida​

​universal​ ​de​ ​razão,​ ​autoridade​ ​e​ ​moral,​ ​enquanto​ ​o​ ​feminino​ ​é​ ​construído​ ​como​

​particularidade,​​emoção​​e​​desvio.​​Esse​​mecanismo​​percorre​​as​​instâncias​​da​​vida​​social​

​e​​alcança​​o​​campo​​jurídico,​​tema​​de​​“A​​força​​do​​direito”​​(1987),​​no​​qual​​se​​produzem​​e​

​disputam definições legítimas do justo, do normal e do moral.​

​No​ ​plano​ ​jurídico,​​o​​discurso​​da​​honra​​estruturou​​o​​controle​​sobre​​as​​mulheres.​

​A​ ​honra​ ​não​ ​representava​​um​​valor​​universal,​​mas​​um​​capital​​simbólico​​de​​gênero,​​no​

​sentido​ ​de​ ​Bourdieu​ ​(2019),​ ​recurso​ ​socialmente​ ​distribuído​ ​que​ ​confere​ ​prestígio​ ​e​

​poder,​ ​em​ ​especial​ ​aos​ ​homens.​ ​A​ ​dominação​ ​masculina,​ ​segundo​ ​o​ ​autor,​​opera​​pela​



​naturalização​ ​das​ ​hierarquias​ ​e​ ​pela​ ​crença​ ​compartilhada​ ​na​ ​legitimidade​ ​da​ ​ordem.​

​Assim,​ ​a​ ​honra​ ​feminina​ ​tornava-se​ ​extensão​ ​da​ ​autoridade​ ​masculina,​ ​cabendo​ ​ao​

​homem​​defini-la​​e​​protegê-la,​​mesmo​​quando​​a​​violasse.​​Em​​chave​​analítica,​​Joan​​Scott​

​(1986,​​1999)​​interpreta​​o​​gênero​​como​​categoria​​de​​poder​​e​​linguagem​​de​​hierarquias,​​o​

​que​ ​permite​ ​ler​ ​a​ ​honra​ ​como​ ​gramática​ ​da​ ​desigualdade​ ​que​​legitima​​a​​subordinação​

​feminina sob aparência de virtude.​

​Ao​ ​qualificar​ ​a​ ​honra​ ​como​ ​capital​ ​e​ ​o​ ​gênero​ ​como​ ​linguagem​ ​de​ ​poder,​ ​a​

​análise​​ganha​​profundidade​​ao​​se​​incorporar​​a​​noção​​de​​campo​​jurídico.​​Para​​Bourdieu,​

​trata-se​ ​de​ ​espaço​ ​social​ ​relativamente​ ​autônomo​ ​que,​ ​contudo,​ ​carrega​​as​​hierarquias​

​do​​mundo​​social.​​A​​proclamada​​neutralidade​​do​​direito​​funciona​​como​​forma​​específica​

​de​ ​poder​ ​simbólico,​ ​ao​ ​universalizar​ ​perspectivas​​particulares,​​como​​a​​masculina,​​e​​as​

​apresenta​​como​​imparciais.​​Disso​​decorre​​a​​importância​​do​​habitus​​jurídico,​​conjunto​​de​

​disposições​​incorporadas​​que​​orienta​​percepções​​e​​decisões​​de​​magistrados​​e​​operadores​

​do​ ​direito.​ ​Em​ ​contextos​ ​patriarcais,​ ​esse​ ​habitus​ ​tende​ ​a​ ​reconhecer​ ​como​ ​técnica​ ​e​

​racionalidade​ ​aquilo​ ​que,​ ​na​ ​verdade,​​reitera​​moralidades​​dominantes,​​como​​“decoro”,​

​“boa conduta” e “honra”.​

​Com​ ​a​ ​Independência​​e​​a​​promulgação​​do​​Código​​Criminal​​do​​Império​​(1830),​

​esperava-se​​a​​adoção​​de​​racionalidade​​laica​​e​​igualitária,​​coerente​​com​​o​​ideário​​liberal.​

​No​ ​entanto,​ ​o​ ​novo​ ​código​ ​manteve​ ​a​ ​matriz​ ​patriarcal,​ ​somente​ ​transpondo​ ​o​

​vocabulário​ ​religioso​ ​para​ ​uma​ ​moral​ ​civil.​ ​Mary​ ​Del​ ​Priore​ ​(1997)​ ​e​ ​Rachel​ ​Soihet​

​(1997)​​mostram​​que​​a​​distinção​​entre​​“mulher​​honesta”​​e​​“mulher​​pública”​​cristalizou​​a​

​noção​ ​de​ ​que​ ​o​ ​valor​ ​jurídico​ ​da​ ​mulher​ ​dependia​ ​de​ ​sua​ ​reputação​ ​sexual​​.​

​Reedificava-se,​ ​assim,​ ​um​ ​modelo​ ​de​ ​mulher​ ​casta,​ ​“inferior”​ ​e​ ​destituída​ ​de​​vontade​

​própria.​ ​O​ ​artigo​ ​219,​ ​ao​ ​punir​ ​os​ ​“atentados​ ​contra​ ​a​ ​honestidade​ ​das​ ​mulheres”,​

​transformou​ ​a​ ​sexualidade​ ​em​ ​bem​ ​jurídico​ ​tutelado​​sem​​reconhecê-la​​como​​esfera​​de​

​liberdade.​​Em​​termos​​práticos,​​o​​Direito​​Penal​​seguia​​protegendo​​a​​moral​​familiar,​​e​​não​

​a autonomia corporal.​

​Esse​ ​deslocamento​ ​do​ ​pecado​ ​teológico​ ​para​ ​a​ ​moralidade​ ​burguesa​ ​integra​ ​o​

​processo​​que​​Michelle​​Perrot​​(2005)​​denomina​​secularização​​do​​patriarcado.​​O​​controle​

​moral​​deixou​​de​​se​​centrar​​na​​Igreja​​e​​migrou​​para​​o​​Estado​​e​​para​​o​​lar​​burguês.​​O​​lar​

​substituiu​ ​o​ ​convento​​como​​espaço​​de​​confinamento​​e​​a​​obediência​​conjugal​​ocupou​​o​

​lugar​ ​da​ ​confissão​ ​como​ ​prática​ ​de​ ​disciplinamento​ ​e​ ​de​ ​honorabilidade​ ​tanto​ ​do​ ​pai​



​quanto​ ​do​ ​marido​ ​(MORGA;​ ​FÁVERI,​ ​2019,​ ​p.​ ​31).​ ​A​ ​honra,​ ​agora​ ​laicizada,​

​manteve-se​ ​como​ ​critério​ ​de​ ​distinção​ ​e​ ​exclusão.​ ​Carla​ ​Bassanezi​ ​Pinsky​ ​(2012)​

​destaca​ ​que​ ​o​ ​liberalismo​​brasileiro​​foi​​seletivo​​ao​​reconhecer​​direitos​​civis​​e​​políticos​

​aos​ ​homens​ ​enquanto​ ​perpetuou​ ​a​ ​incapacidade​ ​civil​ ​das​ ​mulheres,​ ​assegurando​

​juridicamente a dependência conjugal.​

​A​ ​dimensão​ ​racial​ ​e​ ​de​ ​classe​ ​atravessou​ ​todo​​esse​​arranjo.​​A​​mulher​​branca​​e​

​casada​​era​​objeto​​de​​tutela​​e​​proteção,​​ao​​passo​​que​​mulheres​​negras,​​indígenas​​e​​pobres​

​eram​ ​alvo​ ​de​ ​suspeita,​ ​vigilância​ ​e​ ​punição.​ ​Heleieth​ ​Saffioti​ ​(2004)​ ​e​ ​Tânia​ ​Swain​

​(2019)​ ​demonstram​ ​que​ ​o​ ​patriarcado​ ​brasileiro​ ​se​ ​constituiu​ ​na​ ​intersecção​ ​entre​

​colonialismo​​e​​racismo,​​conformando​​hierarquias​​de​​gênero​​racializadas.​​Ao​​codificar​​a​

​moral​ ​da​ ​honra,​ ​o​ ​Direito​ ​Penal​ ​reforçou​ ​fronteiras​​simbólicas​​e​​reproduziu​​racismo​​e​

​classismo sob a roupagem de moralidade pública.​

​A​​partir​​da​​segunda​​metade​​do​​século​​XIX,​​o​​discurso​​jurídico​​passou​​a​​dialogar​

​com​ ​a​ ​ciência​ ​emergente.​ ​Medicina​ ​legal,​ ​Antropologia​ ​Criminal​ ​e​ ​Criminologia​

​Positivista​ ​ofereceram​ ​nova​ ​roupagem​ ​ao​ ​controle​ ​moral,​ ​convertendo​ ​pecado​ ​em​

​patologia.​ ​Margareth​ ​Rago​ ​(1991)​ ​demonstra​ ​que​ ​o​ ​Estado​ ​imperial​ ​e,​ ​depois,​

​republicano,​ ​recorreram​ ​ao​ ​saber​ ​médico-higienista​ ​para​ ​disciplinar​ ​a​ ​sexualidade​

​feminina​​e​​regular​​a​​prostituição.​​Neste​​processo,​​se​​políticos​​ou​​autoridades​​médicas​​e​

​discutiam​​se​​o​​comércio​​sexual​​deveria​​ser​​legalizado,​​proibido​​ou​​abolido,​​uma​​questão​

​parecia​​unânime,​​o​​reconhecimento​​da​​prostituta​​como​​“símbolo​​da​​desordem​​social,​​da​

​imoralidade​ ​e​ ​da​ ​doença”​ ​(SOIETH,​ ​2019,​ ​p.​ ​617).​ ​Assim,​ ​mulheres​ ​passaram​ ​a​ ​ser​

​classificadas​ ​segundo​ ​critérios​ ​de​ ​pureza,​ ​degeneração​ ​e​ ​periculosidade.​ ​Essa​

​medicalização​​do​​feminino​​reforçou​​o​​que​​Foucault​​(1975)​​chamou​​de​​biopoder,​​poder​

​que​ ​incide​ ​sobre​ ​a​ ​vida​ ​e​ ​os​ ​corpos​ ​para​ ​produzir​ ​sujeitos​ ​dóceis​ ​e​ ​úteis.​ ​Medicina,​

​moral​ ​e​ ​direito​ ​compuseram​ ​uma​ ​tríade​ ​de​ ​regulação​ ​que​ ​transformou​ ​o​ ​corpo​ ​da​

​mulher em território privilegiado de intervenção disciplinar.​

​Em​ ​síntese,​ ​a​ ​continuidade​ ​entre​ ​o​ ​período​ ​colonial​ ​e​ ​o​ ​Império​ ​revela​ ​uma​

​economia​ ​moral​ ​e​ ​simbólica​ ​da​ ​dominação​ ​masculina.​ ​O​ ​Estado​ ​imperial,​ ​longe​ ​de​

​romper​​com​​a​​tradição​​religiosa,​​incorporou-a​​sob​​a​​forma​​de​​moral​​civil​​e​​científica.​​A​

​tutela​​penal​​feminina​​expressava​​uma​​estrutura​​social​​mais​​ampla,​​na​​qual​​o​​controle​​da​

​sexualidade​ ​assegurava​ ​a​ ​reprodução​ ​da​ ​família​ ​patriarcal​ ​e,​ ​por​ ​consequência,​ ​da​

​ordem​ ​social.​ ​Como​ ​explica​ ​Bourdieu​ ​(2019),​ ​essa​ ​ordem​ ​se​ ​perpetuava​ ​por​ ​crença​​e​



​legitimação​ ​social.​ ​A​ ​violência​ ​simbólica​ ​operava​ ​mediante​ ​consentimento,​ ​de​ ​modo​

​que​ ​as​ ​próprias​ ​mulheres,​ ​socializadas​ ​nesse​ ​universo,​ ​reproduziam​ ​estruturas​ ​que​ ​as​

​oprimiam.​ ​O​ ​Direito​ ​Penal​ ​oitocentista​ ​não​ ​somente​ ​punia​ ​condutas,​ ​ele​ ​produzia​

​subjetividades​ ​de​ ​gênero.​ ​Ensinava​ ​às​ ​mulheres​​o​​que​​deviam​​ser​​e​​aos​​homens​​o​​que​

​lhes​ ​cabia​ ​defender.​ ​Esse​​imaginário,​​como​​sintetiza​​Joan​​Scott​​(1999),​​inscreve​​poder​

​em​ ​corpos​ ​e​ ​práticas​ ​sociais.​ ​A​ ​genealogia​ ​evidencia​ ​que​ ​a​ ​modernização​ ​legal​ ​não​

​eliminou​ ​o​ ​patriarcado,​ ​mas​ ​o​ ​reinscreveu​ ​em​ ​modalidades​ ​mais​ ​sutis​ ​de​ ​dominação​

​moral,​ ​simbólica​​e​​institucional,​​que​​conservaram​​e,​​em​​certos​​aspectos,​​aprofundaram​

​as formas familiares e sociais nas quais o poder patriarcal submete outros indivíduos.​

​Da​ ​República​ ​ao​ ​autoritarismo:​ ​a​ ​persistência​ ​da​ ​moral​ ​punitiva​ ​e​ ​a​

​reconfiguração do patriarcado penal​

​A​​transição​​à​​República​​não​​quebrou​​o​​alicerce​​patriarcal​​descrito​​acima,​​mas​​o​

​retraduz​​em​​nova​​gramática​​de​​legitimação.​​A​​mesma​​estrutura​​de​​controle​​fundada​​na​

​honra​ ​e​ ​na​ ​moral​ ​sexual​ ​é​ ​preservada,​ ​agora​ ​ancorada​ ​em​ ​categorias​ ​científicas​ ​que​

​fornecem​ ​aparência​​de​​neutralidade.​​Do​​ponto​​de​​vista​​jurídico,​​essa​​transição​​também​

​demonstrou​ ​como​ ​o​ ​sistema​ ​penal​ ​assumiu​ ​a​ ​função​ ​de​ ​regular​ ​comportamentos.​ ​No​

​Brasil,​​essa​​legitimação​​reforçou​​seletividades​​de​​gênero​​e​​raça,​​permitindo​​que​​práticas​

​patriarcais continuassem operando dentro de um discurso de racionalidade penal.​

​A​ ​entrada​ ​em​ ​vigor​ ​do​ ​Código​ ​Penal​ ​de​ ​1890​ ​não​ ​representou​ ​uma​ ​ruptura.​

​Trata-se​​de​​continuidade​​de​​longa​​duração​​do​​que​​Saffioti​​(2004)​​denomina​​patriarcado​

​estruturante.​ ​Se​ ​o​ ​Código​ ​de​ ​1830​ ​se​ ​apoiava​ ​em​ ​moralismo​ ​ilustrado​ ​e​ ​teologia,​ ​o​

​código​ ​republicano​ ​incorporou​ ​vocabulário​ ​da​ ​ciência​ ​positiva​ ​e​ ​manteve​ ​a​ ​matriz​ ​de​

​tutela​ ​e​ ​vigilância​ ​sobre​ ​o​ ​corpo​ ​feminino.​ ​O​ ​ideário​ ​modernizador,​​influenciado​​pelo​

​comtismo​ ​e​ ​pela​ ​criminologia​ ​lombrosiana,​ ​prometia​ ​laicidade​ ​e​ ​objetividade.​ ​No​

​entanto,​ ​verificou-se​ ​o​ ​que​ ​Lopes​ ​(2015)​​chama​​de​​modernização​​moral​​do​​Direito.​​O​

​confessionário​ ​cede​ ​lugar​ ​à​ ​clínica,​ ​o​ ​pecado​ ​à​ ​patologia​ ​e​ ​a​ ​confissão​ ​à​ ​perícia.​ ​O​

​objetivo disciplinar permanece, guiado por racionalidade médica e policial.​

​Em​ ​perspectiva​ ​empírica,​ ​Sueann​ ​Caulfield​ ​(2000)​ ​demonstra,​ ​a​ ​partir​ ​de​

​levantamento​ ​dos​ ​tribunais​ ​criminais​ ​do​ ​Rio​ ​de​ ​Janeiro​ ​entre​ ​1918​ ​e​ ​1940,​ ​que​ ​as​

​categorias​ ​de​ ​honestidade​ ​e​ ​reputação​ ​continuaram​ ​definindo​ ​o​ ​valor​ ​jurídico​​e​​moral​

​das​ ​mulheres.​ ​As​ ​decisões​ ​invocavam​ ​a​ ​moral​ ​sexual​ ​como​ ​critério​ ​de​ ​valoração​



​probatória​​e​​responsabilização.​​Julgava-se​​o​​crime​​e​​a​​conduta,​​de​​modo​​que​​o​​tribunal​

​se​ ​convertia​ ​em​ ​pedagogia​ ​patriarcal.​ ​Essa​ ​intersecção​ ​confirma​ ​a​ ​tese​ ​de​ ​Bourdieu​

​(1986,​​2019)​​sobre​​o​​campo​​jurídico​​como​​espaço​​de​​produção​​e​​reprodução​​simbólica​

​da​​dominação,​​pois​​o​​Direito​​se​​apresenta​​como​​neutro​​e​​universal​​ao​​mesmo​​tempo​​em​

​que opera segundo um habitus patriarcal sedimentado.​

​O​ ​positivismo​ ​jurídico​ ​e​ ​criminológico​ ​consolidou​ ​nova​ ​forma​ ​de​ ​poder​

​disciplinar​ ​que​ ​se​ ​impunha​ ​pela​ ​aparência​ ​de​ ​neutralidade.​​A​​medicina​​legal​​produziu​

​diagnósticos​ ​sobre​ ​a​ ​chamada​ ​natureza​ ​feminina​ ​e​ ​associou​ ​fisiologia,​ ​moral​ ​e​​perigo​

​social.​ ​Rago​ ​(1991)​ ​mostra​ ​que​ ​o​ ​discurso​ ​médico-higienista,​ ​em​ ​nome​ ​da​ ​cidade​

​civilizada,​ ​redefiniu​ ​o​ ​papel​ ​da​ ​mulher​ ​na​ ​modernidade​ ​urbana.​ ​A​ ​mulher​ ​deveria​​ser​

​higiênica​​e​​recatada,​​produtora​​de​​corpos​​saudáveis​​e​​moralmente​​íntegros.​​Sexualidade​

​desviante​​e​​trabalho​​feminino​​fora​​do​​lar​​foram​​lidos​​como​​ameaças​​à​​saúde​​pública​​e​​à​

​moral urbana (RAGO, 1991; SCHWARCZ, 1993).​

​Na​ ​arquitetura​ ​foucaultiana,​ ​biopoder​ ​e​ ​normalização​ ​aparecem​ ​claramente.​ ​O​

​biopoder​ ​não​ ​se​ ​define​ ​pela​ ​punição​ ​direta,​ ​mas​ ​pela​ ​regulação​ ​da​ ​vida.​ ​É​ ​poder​ ​que​

​administra​ ​populações,​ ​corpos​ ​e​ ​sexualidades.​ ​No​ ​caso​ ​feminino,​ ​produziu-se​ ​uma​

​feminilidade​ ​patologizada,​ ​conceito​ ​trabalhado​ ​por​ ​Rago​ ​(1991)​ ​para​ ​descrever​ ​a​

​mulher como objeto de observação, tutela e correção pelo Estado, médico e juiz.​

​Essa​ ​racionalidade​ ​se​ ​traduziu​ ​em​ ​práticas​ ​concretas.​ ​Cesare​ ​Lombroso​ ​e​

​Guglielmo​ ​Ferrero​ ​(1893),​ ​em​ ​La​ ​donna​ ​delinquente​​,​ ​classificaram​ ​a​ ​criminalidade​

​feminina​ ​como​ ​anormalidade​ ​biológica​ ​e​ ​moral.​ ​As​​teorias​​de​​degeneração​​difundidas​

​no​​Brasil​​explicavam​​o​​crime​​como​​desvio​​natural​​de​​suposta​​essência​​feminina​​instável​

​e​ ​emocional.​ ​A​ ​influência​ ​alcançou​ ​juristas,​ ​médicos​​e​​criminólogos.​​Nina​​Rodrigues,​

​precursor​ ​dos​ ​estudos​ ​sobre​ ​Antropologia​ ​Criminal​ ​no​ ​Brasil,​ ​articulou​​raça,​​gênero​​e​

​criminalidade.​ ​Lilia​ ​Moritz​ ​Schwarcz​ ​(1993)​ ​mostrou​ ​como​ ​tal​ ​epistemologia​

​racializada​​legitimou​​o​​ideal​​de​​nação​​branca​​e​​higiênica,​​com​​mulheres​​brancas​​de​​elite​

​como guardiãs da pureza e mulheres negras e pobres como ameaça degenerativa.​

​A​ ​influência​ ​dessas​ ​teorias​ ​raciais​ ​e​ ​de​ ​degeneração​ ​repercutiu​ ​na​ ​estrutura​

​jurídica​ ​brasileira.​ ​O​ ​Direito​ ​Penal​ ​incorporou​ ​noções​ ​de​ ​“periculosidade”​ ​e​ ​“desvio”​

​profundamente​ ​marcadas​ ​por​ ​critérios​ ​raciais​ ​e​ ​de​ ​classe,​ ​processo​ ​que,​ ​como​ ​analisa​

​Zaffaroni​ ​(2023),​ ​estruturou​ ​a​ ​seletividade​ ​penal​ ​latino-americana​ ​e​ ​consolidou​ ​a​

​criminalização de corpos pobres e racializados.​



​O​​Estado​​republicano​​apropriou-se​​desses​​discursos​​científicos​​e​​se​​transformou​

​em​ ​gestor​ ​da​ ​moral​ ​pública.​ ​Adultério,​ ​aborto​ ​e​ ​prostituição​ ​tornaram-se​ ​objetos​ ​de​

​intervenção​​sanitária​​e​​penal.​​Direito​​Penal​​e​​polícia​​médica​​operavam​​para​​preservar​​a​

​moral​ ​e​ ​a​ ​higiene​ ​social.​ ​A​​noção​​de​​mulher​​pública,​​analisada​​por​​Thomas​​Holloway​

​(1997),​​funcionou​​como​​avesso​​da​​cidadania​​feminina​​e​​como​​fronteira​​epistemológica​

​entre mulher digna de tutela e mulher construída como ameaça.​

​A​ ​intersecção​ ​entre​ ​gênero,​ ​classe​ ​e​ ​raça​ ​emerge​ ​estruturantemente.​ ​Angela​

​Davis​ ​(1981)​ ​e​ ​Saffioti​ ​(2004)​ ​sustentam​ ​que​ ​o​ ​patriarcado​ ​no​ ​Brasil​ ​se​ ​constrói​ ​na​

​confluência​ ​entre​ ​exploração​ ​econômica​ ​e​ ​dominação​ ​simbólica.​ ​Mulheres​ ​negras​ ​e​

​indígenas​ ​sofrem​ ​dupla​ ​opressão​ ​de​ ​gênero​ ​e​ ​de​ ​raça.​ ​Ao​ ​definir​ ​degeneração​ ​e​

​moralidade, o Direito Penal legitimou hierarquias racializadas.​

​O​​início​​do​​século​​XX​​acentuou​​a​​dinâmica.​​O​​ideal​​de​​progresso​​exigia​​controle​

​das​​mulheres​​como​​símbolo​​de​​civilização.​​Del​​Priore​​(1997)​​e​​Soihet​​(1997)​​mostram​

​que​​a​​figura​​da​​mulher​​de​​bem​​não​​era​​somente​​modelo​​moral,​​mas​​projeto​​político​​de​

​estabilização​ ​da​ ​família​ ​burguesa​ ​e,​ ​por​ ​extensão,​ ​do​ ​Estado.​ ​O​ ​habitus​ ​patriarcal​

​consolidou-se​​como​​estrutura​​de​​percepção​​para​​homens​​e​​mulheres​​e​​passou​​a​​integrar​

​o senso comum institucional e social.​

​Mesmo​ ​tentativas​ ​de​ ​modernização​​legal​​mantiveram​​a​​lógica.​​O​​Código​​Penal​

​de​​1940,​​redigido​​no​​Estado​​Novo,​​reafirmou​​a​​defesa​​da​​honra​​e​​a​​moral​​sexual​​como​

​fundamentos​​de​​imputabilidade​​e​​pena.​​Crimes​​passionais​​praticados​​por​​maridos​​contra​

​esposas​ ​adúlteras​ ​eram​ ​relativizados​ ​pela​ ​ideia​ ​de​ ​legítima​ ​emoção.​ ​Schwarcz​ ​(1993)​

​indica​​que​​o​​nacionalismo​​moral​​varguista​​tomou​​a​​família​​patriarcal​​como​​metáfora​​da​

​unidade​ ​nacional.​ ​A​ ​violência​ ​doméstica​ ​foi​ ​tratada​ ​como​ ​questão​ ​privada,​ ​não​ ​como​

​violação de direitos.​

​Nas​ ​décadas​​de​​1970​​e​​1980,​​já​​na​​abertura​​política,​​essa​​estrutura​​passou​​a​​ser​

​frontalmente​ ​questionada​ ​pelos​ ​movimentos​ ​feministas​ ​e​ ​pelos​ ​estudos​ ​críticos​ ​de​

​gênero.​​Maria​​Filomena​​Gregori​​(2007)​​demonstra​​que​​a​​violência​​doméstica​​era​​tratada​

​como​ ​conflito​ ​conjugal.​ ​O​ ​sistema​ ​jurídico​ ​privilegiava​ ​a​ ​reconciliação​ ​e​ ​mantinha​

​invisível​ ​a​ ​violência​ ​como​ ​exercício​ ​de​ ​poder.​ ​Esse​ ​padrão​ ​reflete​ ​a​ ​persistência​ ​do​

​habitus​ ​jurídico​ ​patriarcal,​ ​no​ ​qual​​a​​harmonia​​doméstica​​sobrepõe-se​​à​​integridade​​da​

​mulher.​



​A​ ​crítica​ ​feminista​ ​brasileira,​ ​influenciada​ ​por​ ​Saffioti​ ​(2004)​ ​e​ ​Tânia​ ​Swain​

​(2019),​ ​incorporou​ ​a​ ​noção​ ​de​ ​violência​ ​estrutural​ ​de​ ​Johan​ ​Galtung​ ​(1969)​ ​para​

​explicar​ ​a​ ​violência​ ​de​ ​gênero​ ​como​ ​mecanismo​ ​sistêmico​ ​de​ ​reprodução​ ​das​

​desigualdades.​​O​​patriarcado,​​ao​​articular​​gênero,​​classe​​e​​raça,​​compõe​​o​​eixo​​invisível​

​da dominação social.​

​Com​ ​a​ ​Constituição​ ​de​ ​1988,​ ​inaugura-se​ ​paradigma​ ​jurídico,​ ​sustentado​ ​no​

​discurso​ ​dos​ ​direitos​ ​humanos​ ​e​ ​na​ ​igualdade​ ​substantiva.​ ​Contudo,​ ​como​ ​argumenta​

​Nancy​ ​Fraser​ ​(2008),​ ​reconhecimento​ ​simbólico​ ​sem​ ​redistribuição​ ​material​ ​e​

​transformação​ ​institucional​ ​é​ ​insuficiente​ ​para​ ​desmontar​ ​estruturas​ ​de​ ​dominação.​ ​O​

​ethos patriarcal seguiu presente no sistema de justiça criminal.​

​As​ ​reformas​ ​do​ ​início​ ​do​ ​século​ ​XXI​ ​avançaram​ ​nesse​ ​terreno.​ ​A​ ​Lei​

​11.106/2005​​revogou​​o​​crime​​de​​adultério​​e​​suprimiu​​a​​expressão​​“mulher​​honesta”.​​A​

​Lei​​11.340/2006​​(Lei​​Maria​​da​​Penha)​​reconheceu​​a​​violência​​doméstica​​como​​violação​

​de​​direitos​​humanos​​e​​impôs​​ao​​Estado​​deveres​​de​​proteção​​e​​prevenção.​​Soraia​​da​​Rosa​

​Mendes​ ​(2015)​ ​identifica​ ​a​ ​emergência​ ​de​ ​criminologia​ ​feminista​ ​crítica​ ​que​ ​busca​

​descolonizar​ ​o​​Direito​​Penal​​e​​enfrentar​​seletividades​​de​​gênero.​​Ainda​​assim,​​Mendes​

​alerta​ ​para​ ​o​ ​risco​ ​de​​reatualização​​do​​patriarcado​​em​​formas​​punitivistas.​​A​​expansão​

​do​ ​poder​ ​penal,​ ​sem​ ​transformação​ ​da​ ​cultura​ ​institucional,​ ​pode​ ​reproduzir​ ​o​ ​que​

​Bourdieu​ ​(2019)​ ​chama​ ​de​ ​metamorfose​ ​simbólica​ ​da​ ​dominação,​ ​legitimada​ ​pela​

​linguagem da proteção.​

​A​ ​trajetória​ ​do​ ​patriarcado​ ​em​ ​sua​ ​relação​ ​com​ ​o​ ​sistema​ ​penal​ ​brasileiro,​ ​do​

​moralismo​ ​teológico​ ​ao​ ​cientificismo​ ​positivista​ ​e​ ​deste​ ​ao​ ​punitivismo​ ​humanitário,​

​mostra​ ​que​ ​as​ ​formas​ ​do​ ​poder​ ​mudam,​​enquanto​​suas​​funções​​de​​controle​​e​​exclusão​

​persistem.​​O​​direito​​tem​​sido​​menos​​instrumento​​de​​emancipação​​e​​mais​​dispositivo​​de​

​normalização.​ ​Despatriarcalizar​ ​a​​cultura​​jurídica​​e​​descolonizar​​o​​Direito​​Penal​​supõe​

​crítica​ ​profunda​ ​das​​formas​​de​​saber​​e​​das​​linguagens​​que​​sustentam​​a​​legitimidade​​da​

​dominação.​ ​O​ ​encadeamento​ ​histórico​ ​reconstruído​ ​nas​ ​duas​ ​seções​ ​evidencia​ ​que​ ​a​

​passagem​ ​de​ ​um​ ​regime​ ​moral​ ​a​ ​outro​ ​não​ ​dissolveu​ ​a​ ​estrutura​ ​patriarcal​ ​de​ ​longa​

​duração,​ ​mas​ ​a​ ​sofisticou,​ ​demandando​ ​transformação​ ​epistemológica​ ​e​ ​institucional​

​capaz de alterar o habitus jurídico e redistribuir poder simbólico e material.​

​O desafio de despatriarcalizar as instituições​



​A​​análise​​histórica​​apresentada​​nas​​seções​​anteriores​​evidencia​​que​​o​​patriarcado​

​penal​​não​​constitui​​uma​​anomalia,​​mas​​elemento​​fundante​​do​​sistema​​de​​justiça​​criminal​

​brasileiro​

​Do​​período​​colonial​​à​​República,​​e​​desta​​à​​ordem​​constitucional​​contemporânea,​

​o​ ​Direito​ ​Penal​ ​tem​ ​se​ ​ocupado​ ​de​ ​regular​ ​o​ ​corpo​ ​e​ ​a​ ​sexualidade​ ​das​ ​mulheres​ ​por​

​diferentes​ ​vias.​ ​Inicialmente,​ ​esse​ ​controle​ ​se​ ​legitimava​ ​pela​ ​religião​ ​e​ ​pela​ ​honra​

​familiar;​ ​mais​ ​tarde,​ ​pela​ ​ciência​ ​positivista​ ​e​ ​pela​​higienização​​social;​​no​​século​​XX,​

​pelo​​ideal​​da​​família​​como​​unidade​​moral​​e​​base​​da​​nação.​​No​​cenário​​atual,​​a​​retórica​

​da​​proteção​​tende​​a​​ocupar​​o​​lugar​​antes​​exercido​​pelo​​moralismo​​e​​pelo​​cientificismo.​

​Embora​ ​o​ ​vocabulário​ ​tenha​ ​se​ ​transformado,​ ​a​ ​lógica​ ​permanece:​ ​a​ ​mulher​ ​ainda​

​aparece​​como​​alguém​​sobre​​quem​​o​​Estado​​exerce​​tutela.​​A​​transição​​do​​discurso​​moral​

​para​​o​​científico​​não​​significou​​ruptura,​​mas​​continuidade.​​Mudou-se​​o​​vocabulário,​​de​

​pecado​ ​para​ ​diagnóstico,​ ​porém​ ​o​ ​objetivo​ ​permaneceu​ ​o​ ​mesmo:​ ​regular​ ​a​ ​mulher​

​como objeto de intervenção estatal.​

​A​ ​partir​ ​da​ ​leitura​ ​de​ ​Bourdieu​ ​(2019),​ ​compreendemos​ ​que​ ​a​ ​dominação​ ​se​

​mantém​ ​quando​ ​passa​ ​a​ ​ser​ ​percebida​ ​como​ ​natural.​ ​Nessa​ ​perspectiva,​ ​a​ ​violência​

​simbólica​​opera​​menos​​pela​​coerção​​direta​​e​​mais​​pela​​internalização​​de​​hierarquias.​​As​

​instituições​ ​carregam​ ​disposições​ ​incorporadas​ ​ao​ ​longo​ ​do​ ​tempo​ ​e,​ ​por​ ​isso,​

​reproduzem​ ​hierarquias​ ​mesmo​ ​quando​ ​afirmam​ ​combatê-las.​ ​O​ ​campo​ ​jurídico,​

​segundo​ ​o​ ​autor,​ ​não​ ​é​ ​neutro,​ ​mas​ ​espaço​ ​em​ ​que​ ​se​ ​definem​ ​significados​ ​legítimos​

​sobre​​o​​que​​é​​violência,​​vítima​​e​​proteção.​​Essa​​definição​​raramente​​é​​construída​​a​​partir​

​da​ ​voz​ ​das​ ​mulheres;​ ​ela​ ​lhes​​é​​atribuída.​​Joan​​Scott​​(1999)​​reforça​​essa​​compreensão​

​ao​ ​demonstrar​ ​que​ ​o​ ​gênero​ ​funciona​ ​como​ ​linguagem​ ​de​ ​poder,​ ​e​ ​não​ ​apenas​ ​como​

​categoria​​identitária.​​Quando​​o​​sistema​​jurídico​​define​​quais​​mulheres​​são​​consideradas​

​vítimas dignas de reconhecimento, está produzindo e hierarquizando identidades.​

​Esse​ ​argumento​ ​ajuda​ ​a​ ​compreender​ ​por​ ​que​ ​reformas​ ​legislativas,​ ​embora​

​necessárias,​​não​​são​​suficientes.​​A​​Constituição​​de​​1988​​e,​​posteriormente,​​a​​Lei​​Maria​

​da​ ​Penha,​ ​incorporaram​ ​ao​ ​ordenamento​ ​jurídico​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​que​ ​a​ ​violência​ ​contra​ ​as​

​mulheres constitui violação de direitos humanos.​

​Nessa​​conjuntura,​​não​​podemos​​deixar​​de​​lembrar​​que​​a​​Lei​​Maria​​da​​Penha​​foi​

​resultado​​de​​um​​processo​​longo​​e​​complexo,​​que​​envolveu​​tanto​​pressões​​internacionais​

​quanto​ ​mobilização​ ​interna.​ ​No​ ​plano​ ​externo,​ ​o​ ​caso​ ​Maria​ ​da​ ​Penha​ ​levado​ ​à​



​Comissão​ ​Interamericana​ ​de​ ​Direitos​ ​Humanos​ ​(CIDH)​​evidenciou​​a​​responsabilidade​

​do​ ​Estado​ ​brasileiro​ ​pela​ ​tolerância​ ​institucional​ ​à​ ​violência​ ​doméstica.​ ​No​ ​âmbito​

​interno,​​a​​lei​​foi​​impulsionada​​por​​décadas​​de​​denúncias​​e​​de​​articulação​​do​​movimento​

​feminista,​ ​que,​ ​desde​ ​os​ ​anos​ ​1970,​ ​vinha​ ​expondo​ ​a​ ​forma​ ​como​ ​a​ ​violência​ ​contra​

​mulheres​ ​era​ ​naturalizada​ ​e​ ​tratada​ ​como​ ​questão​ ​privada.​ ​Por​ ​isso,​ ​a​ ​Lei​ ​Maria​ ​da​

​Penha​ ​é​ ​considerada​ ​inovadora:​ ​pela​ ​primeira​ ​vez,​ ​as​ ​questões​ ​de​ ​gênero​ ​foram​

​incorporadas​ ​de​ ​forma​ ​efetiva​ ​ao​ ​ordenamento​ ​jurídico​ ​brasileiro,​ ​e​ ​a​ ​violência​

​doméstica​ ​passou​ ​a​ ​ser​ ​compreendida​ ​como​ ​problema​ ​institucional,​ ​exigindo​ ​atuação​

​coordenada​ ​do​ ​Judiciário,​ ​da​ ​segurança​ ​pública​ ​e​ ​das​ ​políticas​ ​de​ ​saúde,​ ​educação​ ​e​

​assistência social.​

​A​ ​Lei​ ​Maria​ ​da​ ​Penha​ ​introduz​ ​uma​ ​perspectiva​ ​que​ ​articula​ ​medidas​ ​de​

​responsabilização​ ​com​ ​ações​ ​preventivas​ ​e​ ​de​ ​orientação.​ ​Isso​ ​não​ ​significa,​​contudo,​

​abdicar​ ​da​ ​atuação​​do​​Sistema​​de​​Justiça​​Criminal​​em​​situações​​nas​​quais​​a​​prevenção​

​não​ ​logra​ ​evitar​ ​a​ ​violência.​ ​Em​ ​outras​ ​palavras,​ ​seu​​eixo​​não​​é​​a​​prevenção​​penal​​do​

​delito,​ ​função​ ​que,​ ​aliás,​ ​sempre​ ​se​ ​mostrou​ ​problemática​ ​no​ ​Direito​ ​Penal,​ ​mas​ ​a​

​construção​ ​de​ ​uma​ ​rede​ ​institucional​ ​que​ ​demanda​ ​novas​ ​práticas,​ ​capacitação​ ​e​

​protocolos​ ​específicos​ ​para​ ​lidar​ ​com​ ​a​ ​violência​ ​contra​ ​as​ ​mulheres.​ ​Trata-se​ ​de​ ​um​

​movimento​ ​que​ ​desloca​ ​o​ ​foco​ ​da​ ​simples​ ​punição​ ​para​​uma​​intervenção​​mais​​ampla,​

​que​ ​obriga​ ​o​ ​Sistema​ ​de​ ​Justiça​ ​a​ ​rever​ ​padrões​ ​arraigados​ ​e​ ​a​ ​reconhecer​ ​a​

​complexidade das dinâmicas de gênero.​

​A​ ​promulgação​ ​da​ ​Lei​ ​nº​ ​13.104/2015,​ ​que​ ​incluiu​ ​a​ ​qualificadora​ ​do​

​feminicídio​ ​no​ ​artigo​ ​121​ ​do​ ​Código​ ​Penal,​ ​insere-se​ ​nessa​ ​mesma​ ​linha​ ​de​

​transformação​ ​institucional.​ ​Sua​ ​aprovação​ ​decorre,​ ​em​ ​grande​​medida,​​das​​demandas​

​acumuladas​ ​a​ ​partir​ ​da​ ​Lei​ ​Maria​ ​da​ ​Penha,​ ​que​​tornou​​visíveis​​as​​lacunas​​estatais​​no​

​enfrentamento da violência letal contra mulheres.​

​Flávia​ ​Piovesan​ ​(2010)​ ​ressalta​ ​que​ ​a​ ​Declaração​ ​sobre​ ​a​ ​Eliminação​ ​da​

​Violência​ ​contra​ ​a​ ​Mulher​ ​inovou​ ​ao​ ​reconhecer​ ​que​ ​essa​ ​forma​ ​de​ ​violação​ ​não​ ​se​

​restringe​ ​ao​ ​espaço​ ​público,​ ​mas​ ​ocorre​ ​de​ ​maneira​ ​profunda​ ​no​ ​âmbito​ ​privado.​ ​Ao​

​fazê-lo,​ ​atribuiu​ ​aos​ ​Estados​ ​o​ ​dever​ ​de​ ​revisar​ ​leis,​ ​costumes​ ​e​ ​práticas​

​discriminatórias,​ ​além​ ​de​ ​promover​ ​ações​ ​educativas​ ​e​ ​políticas​ ​públicas​ ​voltadas​ ​à​

​erradicação do preconceito e da desigualdade de gênero.​



​Ainda​​assim,​​persiste​​o​​risco​​de​​que​​a​​atuação​​estatal​​se​​organize​​mais​​pela​​tutela​

​do​ ​que​ ​pela​ ​promoção​ ​da​ ​autonomia.​ ​Soraia​ ​da​ ​Rosa​ ​Mendes​ ​(2015)​ ​denomina​ ​esse​

​fenômeno​ ​de​ ​punitivismo​ ​de​​proteção.​​Para​​a​​autora,​​o​​sistema​​penal,​​ao​​se​​apresentar​

​como​​guardião​​das​​mulheres,​​reforça​​um​​lugar​​de​​vulnerabilidade​​permanente,​​no​​qual​​a​

​mulher é objeto da ação estatal e não sujeito de decisão.​

​A​ ​permanência​ ​dessas​ ​lógicas​ ​encontra​ ​eco​ ​em​ ​práticas​ ​institucionais​ ​já​

​denunciadas​ ​pela​ ​literatura.​ ​Gregori​ ​(2007)​ ​demonstra​ ​que​ ​delegacias​ ​e​ ​juizados​

​responsáveis​ ​por​ ​casos​ ​de​ ​violência​ ​doméstica​ ​têm​ ​tratado​ ​conflitos​ ​conjugais​ ​como​

​questões​ ​de​ ​ordem​ ​privada,​ ​priorizando​ ​conciliações​ ​ou​ ​acordos​ ​informais.​ ​Mesmo​

​diante​​de​​agressões,​​atribui-se​​à​​mulher​​a​​responsabilidade​​pela​​manutenção​​da​​família,​

​naturalizando​ ​a​ ​ideia​ ​de​ ​sacrifício​ ​feminino.​ ​Nos​ ​processos​ ​analisados​ ​por​ ​Caulfield​

​(2000),​ ​percebe-se​ ​que​​a​​Justiça​​criminal​​não​​examinava​​apenas​​o​​fato,​​mas​​também​​a​

​reputação​ ​da​ ​mulher.​ ​A​ ​credibilidade​ ​jurídica​ ​da​ ​vítima​ ​estava​ ​condicionada​ ​à​

​conformidade​ ​com​ ​o​​modelo​​de​​feminilidade​​respeitável.​​O​​que​​antes​​era​​expresso​​em​

​termos​​de​​“mulher​​honesta”​​hoje​​se​​manifesta​​pela​​exigência​​de​​que​​a​​vítima​​não​​tenha​

​comportamentos considerados destoantes do modelo de feminilidade esperado.​

​É​ ​importante​ ​observar​ ​que​ ​a​ ​estrutura​ ​patriarcal​ ​do​ ​sistema​ ​de​ ​justiça​ ​nunca​

​operou​ ​isoladamente.​ ​Saffioti​ ​(2004)​ ​e​ ​Tânia​ ​Navarro​ ​Swain​ ​(2019)​ ​mostram​ ​que​

​patriarcado,​ ​racismo​ ​e​ ​classismo​ ​atuam​ ​conjuntamente​ ​na​ ​produção​ ​de​ ​desigualdades.​

​Mulheres​​negras​​e​​pobres​​sempre​​foram​​mais​​punidas​​e​​menos​​protegidas,​​compondo​​a​

​parcela​ ​mais​ ​vulnerável​ ​ao​ ​encarceramento​ ​e​ ​ao​ ​não​ ​reconhecimento​ ​institucional.​

​Angela​ ​Davis​ ​(1981)​ ​destaca​ ​que​ ​o​ ​controle​ ​penal,​ ​em​ ​sociedades​ ​atravessadas​ ​por​

​racismo​ ​e​ ​desigualdade,​ ​funciona​ ​como​ ​estratégia​ ​de​ ​manutenção​ ​de​ ​hierarquias​ ​de​

​classe​ ​e​ ​de​ ​raça.​ ​No​ ​contexto​ ​brasileiro,​ ​isso​​significa​​que​​as​​mesmas​​instituições​​que​

​afirmam​ ​proteger​​as​​mulheres​​são​​as​​que​​mais​​punem​​aquelas​​que​​não​​se​​encaixam​​no​

​modelo de vítima considerado legítimo.​

​As​ ​conquistas​ ​legislativas​ ​recentes,​ ​como​ ​a​ ​revogação​ ​da​ ​expressão​ ​“mulher​

​honesta”,​ ​a​ ​supressão​ ​do​ ​adultério​ ​como​ ​crime​ ​e​ ​o​ ​reconhecimento​ ​do​ ​feminicídio,​

​representam​​avanços​​incontestáveis.​​No​​entanto,​​como​​argumenta​​Nancy​​Fraser​​(2008),​

​reconhecimento​ ​simbólico​ ​sem​ ​redistribuição​ ​de​ ​poder​ ​e​ ​de​ ​recursos​ ​não​ ​transforma,​

​apenas​ ​enuncia​ ​intenções.​ ​A​ ​proteção​ ​legal​ ​só​ ​se​ ​converte​ ​em​ ​autonomia​ ​quando​

​acompanhada​​de​​políticas​​materiais​​que​​permitam​​às​​mulheres​​decidir​​sobre​​suas​​vidas,​



​como​ ​acesso​ ​a​ ​moradia,​ ​renda,​ ​creche​ ​e​ ​serviços​ ​públicos.​ ​Do​ ​ponto​ ​de​ ​vista​

​sociopolítico,​​o​​Direito​​Penal​​tem​​alcance​​limitado​​para​​produzir​​emancipação.​​Ele​​pode​

​punir​ ​agressões,​ ​mas​ ​não​ ​altera​ ​as​ ​condições​ ​que​ ​possibilitam​ ​a​ ​violência,​ ​como​

​desigualdade​ ​material,​ ​dependência​ ​econômica​ ​e​ ​vulnerabilidade​ ​institucional​

​(FRASER, 2008; MENDES, 2015).​

​Em​ ​outras​ ​palavras,​ ​as​ ​circunstâncias​ ​contemporâneas​ ​exigem​ ​um​ ​olhar​​atento​

​para​​as​​raízes​​desse​​cenário​​e​​para​​os​​modos​​pelos​​quais​​o​​Direito​​Penal,​​apesar​​de​​seus​

​limites​ ​históricos​ ​e​ ​institucionais,​ ​pode​ ​viabilizar​ ​a​ ​proteção​ ​de​ ​direitos​ ​básicos​ ​das​

​mulheres.​ ​O​ ​desafio​ ​é​ ​conciliar​ ​a​ ​intervenção​ ​necessária​ ​com​ ​a​ ​crítica​ ​às​ ​formas​ ​de​

​tutela​ ​que​ ​se​ ​perpetuam,​ ​assegurando​ ​que​ ​a​ ​resposta​ ​estatal​ ​não​ ​reforce​

​vulnerabilidades,​ ​mas​ ​contribua​ ​para​ ​o​ ​direito​ ​fundamental​ ​de​ ​viver​ ​uma​ ​vida​ ​sem​

​violência.​

​Despatriarcalizar​ ​o​ ​sistema​​de​​justiça​​exige​​reconhecer​​que​​o​​Direito​​Penal​​não​

​emancipa​ ​por​ ​si​ ​só.​ ​Ele​ ​tem​ ​sido,​ ​historicamente,​ ​uma​ ​tecnologia​ ​de​​controle​​social​​e​

​moral.​ ​Transformar​ ​essa​ ​realidade​ ​depende​ ​menos​ ​de​​novas​​leis​​e​​mais​​da​​revisão​​das​

​práticas​ ​institucionais,​ ​das​ ​epistemologias​ ​jurídicas​ ​e​ ​das​ ​relações​ ​de​ ​poder​ ​que​

​sustentam​ ​o​ ​sistema.​ ​Depende​ ​de​ ​mudanças​ ​na​ ​forma​ ​de​ ​pensar​ ​a​ ​mulher​ ​e​ ​seu​

​protagonismo​ ​em​ ​diferentes​ ​lutas​ ​e​ ​espaços.​ ​Depende,​ ​também,​ ​de​ ​um​ ​olhar​ ​que​

​reconheça​​como​​a​​intersecção​​de​​estruturas​​racistas​​e​​machistas​​elevam​​a​​risco​​de​​maior​

​exposição​ ​das​ ​mulheres​ ​a​ ​condições​ ​de​ ​vulnerabilidade​ ​econômica,​ ​política​ ​e​ ​social​

​(LEAL,​ ​2021).​ ​Significa​ ​retirar​ ​a​ ​mulher​ ​do​ ​lugar​ ​de​ ​objeto​ ​da​ ​proteção​ ​estatal​ ​e​

​reconhecê-la​ ​como​ ​sujeito​ ​político​ ​de​ ​decisão.​ ​A​ ​superação​ ​do​ ​patriarcado​ ​penal​ ​não​

​ocorrerá​ ​enquanto​ ​a​ ​proteção​ ​for​ ​formulada​ ​como​ ​tutela​ ​e​ ​enquanto​ ​a​ ​atuação​ ​estatal​

​continuar a pressupor a incapacidade das mulheres de conduzir a própria vida.​

​O​ ​desafio​ ​contemporâneo​ ​é​ ​desvincular​ ​a​ ​proteção​ ​jurídica​ ​da​ ​produção​ ​de​

​sujeição​ ​e​ ​dependência.​​Se​​a​​história​​do​​Direito​​Penal​​brasileiro​​mostrou​​que​​o​​Estado​

​sempre​ ​falou​ ​pelas​ ​mulheres,​ ​despatriarcalizar​ ​significa​ ​criar​ ​condições​ ​para​ ​que​ ​elas​

​falem por si.​

​Considerações Finais​

​A​​investigação​​apresentada​​neste​​artigo​​demonstra​​que​​o​​Direito​​Penal​​brasileiro​

​foi​ ​um​ ​dos​ ​principais​ ​aparelhos​ ​de​ ​reprodução​ ​do​ ​patriarcado,​ ​não​ ​apenas​



​acompanhando,​ ​mas​ ​constituindo​ ​e​ ​atualizando,​ ​em​ ​diferentes​ ​períodos​ ​históricos,​ ​os​

​mecanismos de controle sobre os corpos e a sexualidade das mulheres​

​A​ ​análise​ ​genealógica​ ​permite​ ​identificar​​que​​as​​mudanças​​normativas,​​embora​

​relevantes,​ ​não​ ​foram​ ​capazes​ ​de​ ​romper​ ​com​ ​a​ ​matriz​ ​estrutural​ ​que​ ​sustenta​ ​esse​

​controle.​ ​Do​ ​moralismo​ ​religioso​ ​das​ ​Ordenações​ ​Filipinas​ ​ao​​cientificismo​​higienista​

​da​ ​República,​ ​e​ ​deste​ ​ao​ ​discurso​ ​contemporâneo​ ​da​ ​proteção,​ ​a​ ​lógica​ ​de​ ​tutela​

​feminina se manteve estável, ainda que sob novas linguagens.​

​Ao​ ​longo​ ​de​ ​mais​ ​de​ ​quatro​ ​séculos,​ ​o​ ​Direito​ ​Penal​ ​produziu​ ​categorias​ ​de​

​diferenciação​ ​e​ ​hierarquização​ ​das​ ​mulheres.​ ​A​ ​dicotomia​ ​“mulher​ ​honesta”​ ​versus​

​“mulher​ ​pública”,​ ​discutida​ ​por​ ​Del​ ​Priore​ ​(1997)​ ​e​ ​Soihet​ ​(1997),​ ​e​ ​posteriormente​

​tensionada​ ​pela​ ​criminologia​​positivista,​​revela​​que​​o​​valor​​jurídico​​atribuído​​à​​mulher​

​esteve​​condicionado​​à​​sua​​adequação​​a​​padrões​​de​​feminilidade​​definidos​​pelo​​homem​​e​

​pelo​ ​Estado.​​O​​que​​se​​observa​​é​​que​​o​​reconhecimento​​de​​direitos​​nunca​​foi​​universal:​

​ele sempre dependeu da condição de respeitabilidade atribuída à mulher.​

​As​ ​contribuições​ ​de​ ​Bourdieu​ ​(1986;​ ​2019)​ ​reforçam​​que​​o​​campo​​jurídico,​​ao​

​operar​​com​​pretensa​​neutralidade​​e​​universalidade,​​torna​​invisíveis​​as​​bases​​sociais​​que​

​sustentam​ ​suas​ ​decisões.​ ​Essa​ ​condição​ ​naturaliza​ ​a​ ​violência​ ​simbólica,​ ​convertendo​

​construções​ ​históricas​ ​de​ ​dominação​ ​em​ ​supostos​ ​fatos​ ​da​ ​ordem​ ​social.​ ​Foucault​

​(1975;​ ​1976)​ ​auxilia​​a​​compreender​​que​​o​​controle​​não​​se​​exerce​​apenas​​pela​​punição,​

​mas​ ​principalmente​ ​pela​ ​produção​ ​de​ ​sujeitos​ ​dóceis​ ​e​ ​governáveis.​ ​Scott​​(1999),​​por​

​sua​ ​vez,​ ​evidencia​ ​que​ ​gênero​ ​não​ ​é​ ​mera​ ​diferença​ ​biológica,​ ​mas​ ​categoria​

​organizadora de relações de poder.​

​A​ ​permanência​ ​do​ ​patriarcado​ ​penal​ ​na​ ​contemporaneidade​ ​comprova​ ​que​ ​a​

​transição​ ​para​ ​o​ ​paradigma​ ​dos​ ​direitos​ ​humanos​ ​não​ ​eliminou​ ​o​ ​caráter​ ​tutelar​ ​da​

​atuação​​estatal.​​A​​Lei​​Maria​​da​​Penha​​representa​​marco​​civilizatório,​​mas,​​como​​afirma​

​Mendes​ ​(2015),​ ​corre-se​ ​o​ ​risco​ ​de​ ​que​ ​a​ ​proteção​ ​transforme-se​ ​em​ ​nova​ ​forma​ ​de​

​tutela,​ ​produzindo​ ​um​ ​“punitivismo​ ​humanitário”​ ​que,​ ​em​ ​nome​ ​da​ ​defesa​ ​das​

​mulheres,​ ​perpetua​ ​sua​ ​posição​ ​de​ ​fragilidade​ ​e​ ​dependência​ ​frente​ ​ao​ ​sistema​ ​penal.​

​Mendes​​(2015)​​demonstra​​que​​há​​situações​​em​​que​​a​​proteção​​estatal​​opera​​por​​meio​​da​

​ampliação​ ​da​ ​punição,​ ​mas​ ​não​ ​dá​ ​autonomia.​ ​A​ ​mulher​ ​é​ ​reconhecida​ ​como​ ​vítima,​

​porém não como sujeito de decisão. O Estado fala por ela, apenas em outra linguagem.​



​A​​crítica​​de​​Nancy​​Fraser​​(2008)​​aprofunda​​essa​​reflexão​​ao​​demonstrar​​que​​não​

​basta​ ​o​ ​reconhecimento​ ​simbólico;​ ​é​ ​indispensável​ ​redistribuição​ ​material​ ​e​ ​alteração​

​das condições concretas de existência. Sem isso, proteção se converte em retórica.​

​Além​ ​disso,​ ​Saffioti​ ​(2004),​ ​Swain​ ​(2019)​ ​e​ ​Angela​ ​Davis​​(1981)​​demonstram​

​que​ ​gênero,​ ​raça​​e​​classe​​se​​articulam​​na​​produção​​da​​violência.​​As​​mulheres​​negras​​e​

​pobres​ ​são​ ​historicamente​ ​as​ ​mais​ ​penalizadas,​ ​invisibilizadas​ ​e​ ​as​ ​menos​ ​protegidas,​

​não​​se​​pode​​ignorar​​que​​a​​efetividade​​dessas​​normas​​depende​​de​​um​​sistema​​de​​justiça​

​que​​ainda​​opera​​seletividades​​marcadas​​por​​gênero,​​raça​​e​​classe.​​Essa​​assimetria​​indica​

​que​​a​​transformação​​legislativa​​só​​produz​​resultados​​concretos​​quando​​acompanhada​​de​

​mudanças​​institucionais​​e​​de​​uma​​crítica​​profunda​​às​​bases​​históricas​​do​​sistema​​penal.​

​Assim,​ ​qualquer​ ​proposta​ ​de​ ​transformação​ ​do​ ​sistema​ ​de​ ​justiça​ ​que​ ​ignore​ ​as​

​dimensões​ ​material,​ ​racial​ ​e​ ​socioeconômica​ ​apenas​ ​reforça​ ​o​ ​problema​ ​que​ ​pretende​

​enfrentar.​

​O​ ​percurso​ ​histórico​ ​e​ ​teórico​ ​analisado​ ​aponta​ ​para​ ​um​ ​diagnóstico​ ​claro:​ ​o​

​Direito​​Penal​​não​​emancipa.​​A​​função​​punitiva​​do​​Estado​​sempre​​operou​​em​​benefício​

​da​ ​manutenção​ ​de​ ​hierarquias​ ​sociais​ ​e​​de​​gênero.​​A​​emancipação​​das​​mulheres​​exige​

​deslocar​ ​o​ ​foco​ ​da​ ​tutela​ ​para​ ​a​ ​autonomia;​ ​exige​ ​substituir​ ​o​ ​olhar​ ​que​ ​controla​ ​por​

​políticas​ ​que​ ​garantam​ ​condições​ ​materiais​ ​para​ ​escolhas​ ​livres.​ ​Acesso​ ​à​ ​moradia,​

​renda,​ ​creche,​ ​transporte,​ ​trabalho,​ ​educação.​ ​Sem​ ​redistribuição​ ​de​ ​poder​ ​e​ ​recursos,​

​proteção jurídica se converte em continuidade da tutela.​

​Despatriarcalizar​ ​o​ ​sistema​ ​de​ ​justiça​ ​implica​ ​deslocar​ ​o​ ​Estado​ ​do​ ​lugar​ ​de​

​intérprete​​da​​vontade​​das​​mulheres​​e​​reconhecer​​as​​mulheres​​como​​sujeitos​​de​​decisão.​

​Não​​se​​trata​​de​​punir​​mais,​​mas​​de​​transformar​​epistemologias,​​práticas​​institucionais​​e​

​estruturas​​organizacionais.​​A​​verdadeira​​ruptura​​só​​ocorrerá​​quando​​o​​Direito​​deixar​​de​

​definir​ ​o​ ​que​ ​é​ ​melhor​ ​para​ ​as​ ​mulheres​ ​e​ ​passar​ ​a​ ​garantir​ ​que​ ​elas​ ​mesmas​​possam​

​decidir.​

​Concluir​ ​este​ ​percurso​ ​histórico​ ​é​ ​afirmar​ ​que​ ​a​ ​luta​ ​pela​ ​igualdade​ ​não​ ​se​

​encerra​ ​com​ ​a​ ​promulgação​ ​de​ ​leis,​ ​mas​ ​com​ ​a​ ​transformação​ ​de​ ​práticas​ ​e​

​mentalidades,​ ​com​ ​denúncias.​ ​Enquanto​ ​a​ ​proteção​ ​continuar​ ​a​ ​operar​ ​como​ ​tutela,​ ​e​

​enquanto​ ​o​ ​Estado​ ​insistir​ ​em​ ​falar​ ​pelas​ ​mulheres,​ ​o​ ​patriarcado​ ​penal​ ​permanecerá​

​ativo,​​apenas​​com​​novas​​roupagens.​​O​​horizonte​​democrático​​é​​aquele​​em​​que​​o​​Direito​

​Penal deixe de produzir mulheres vulneráveis e passe a reconhecer mulheres autônomas.​



​Referências​

​BOURDIEU, Pierre.​​A dominação masculina​​. Rio de Janeiro:​​Bertrand Brasil, 2019.​

​BOURDIEU,​ ​Pierre.​ ​La​ ​force​ ​du​ ​droit:​ ​éléments​ ​pour​ ​une​ ​sociologie​ ​du​ ​champ​

​juridique.​​Actes de la recherche en sciences sociales​​,​​n. 64, 1986.​

​CAULFIELD,​ ​Sueann.​ ​Em​ ​defesa​​da​​honra:​​moralidade,​​modernidade​​e​​nação​​no​​Rio​

​de Janeiro (1918–1940). Campinas: Editora da Unicamp, 2000.​

​CURADO,​ ​Jacy​ ​Corrêa.​ ​Sexualidade.​ ​In:​ ​COLLING,​ ​Ana​ ​Maria;​ ​TEDESCHI,​

​Losandro​ ​Antônio​ ​(Org.)​ ​Dicionário​ ​crítico​ ​de​ ​gênero​​.​ ​Dourados,​ ​MS:​ ​Ed.​

​Universidade Federal da Grande Dourados, 2019.​

​DAVIS, Angela.​​Women, Race & Class​​. New York: Random​​House, 1981.​

​DEL​ ​PRIORE,​ ​Mary​ ​(org.).​ ​História​ ​das​ ​mulheres​ ​no​ ​Brasil​​.​ ​São​ ​Paulo:​ ​Contexto,​

​1997.​

​FOUCAULT,​ ​Michel.​ ​História​ ​da​ ​sexualidade​ ​I​​:​ ​a​ ​vontade​ ​de​ ​saber.​ ​Rio​ ​de​ ​Janeiro:​

​Graal, 1976.​

​FOUCAULT, Michel.​​Vigiar e punir:​​nascimento da prisão.​​Petrópolis: Vozes, 1975.​

​GREGORI,​ ​Maria​ ​Filomena.​ ​Cenas​ ​e​ ​queixas:​ ​um​ ​estudo​ ​sobre​ ​mulheres,​ ​relações​

​violentas e a prática feminista​​. São Paulo: Paz e​​Terra, 2007.​

​HOLLOWAY,​​T.​​Polícia​​no​​Rio​​de​​Janeiro:​​repressão​​e​​resistência​​numa​​sociedade​​do​

​século XIX​​. Rio de Janeiro: FGV, 1997.​



​LEAL,​ ​Halina​ ​Macedo.​ ​A​ ​interseccionalidade​ ​como​ ​base​ ​do​ ​feminismo​ ​negro.​ ​In:​

​Cadernos de Ética e Filosofia Política​​, v. 39, n.º​​2/2021.​

​LOMBROSO,​​Cesare;​​FERRERO,​​Guglielmo.​​La​​donna​​delinquente,​​la​​prostituta​​e​​la​

​donna normale​​. Torino: Bocca, 1893.​

​MENDES,​ ​Soraia​ ​da​ ​Rosa.​ ​Criminologia​ ​feminista:​ ​novos​ ​paradigmas​​.​ ​Brasília:​

​Saraiva, 2015.​

​MORGA,​​Antônio​​Emilio;​​FÁVERI,​​Marlene​​de.​​Adultério.​​In:​​COLLING,​​Ana​​Maria;​

​TEDESCHI,​ ​Losandro​ ​Antônio​ ​(Org.)​ ​Dicionário​ ​crítico​ ​de​ ​gênero​​.​ ​Dourados,​ ​MS:​

​Ed. Universidade Federal da Grande Dourados, 2019.​

​FRASER,​​Nancy.​​Reconhecimento​​sem​​ética?​​Tese​​sobre​​justiça.​​In:​​FRASER,​​Nancy.​

​Redistribuição,​​reconhecimento​​e​​participação:​​por​​uma​​concepção​​integrada​​de​​justiça.​

​Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2008.​

​PERROT, Michelle.​​Os silêncios da história​​. Bauru:​​Edusc, 2005.​

​PIOVESAN,​ ​Flávia.​ ​Direitos​ ​humanos​​e​​o​​direito​​constitucional​​internacional​​.​​11ª​​ed.​

​São Paulo: Editora Saraiva, 2010. p. 206.​

​RAGO,​ ​Margareth.​ ​Do​ ​cabaré​ ​ao​ ​lar:​ ​a​ ​utopia​ ​da​ ​cidade​ ​disciplinar​ ​(Brasil​

​1890–1930).​

​São Paulo: Paz e Terra, 1991.​

​SAFFIOTI,​​Heleieth​​I.​​B.​​Gênero,​​patriarcado​​e​​violência​​.​​São​​Paulo:​​Fundação​​Perseu​

​Abramo, 2004.​

​SCHWARCZ,​ ​Lilia​ ​Moritz.​ ​O​ ​espetáculo​ ​das​ ​raças:​ ​cientistas,​ ​instituições​ ​e​ ​questão​

​racial no Brasil, 1870–1930​​. São Paulo: Companhia​​das Letras, 1993.​



​SCOTT,​ ​Joan.​ ​Gender​ ​and​ ​the​ ​Politics​ ​of​ ​History​​.​ ​New​ ​York:​ ​Columbia​ ​University​

​Press, 1999.​

​SOIHET,​ ​Rachel.​ ​Mulheres​ ​pobres​ ​e​ ​violência​ ​doméstica:​ ​o​ ​cotidiano​ ​da​ ​dominação​​.​

​Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1997.​

​SOIHET,​ ​Rachel.​ ​Prostituição.​ ​In:​ ​COLLING,​ ​Ana​ ​Maria;​ ​TEDESCHI,​ ​Losandro​

​Antônio​​(Org.)​ ​Dicionário​​crítico​​de​​gênero​​.​​Dourados,​​MS:​​Ed.​​Universidade​​Federal​

​da Grande Dourados, 2019.​

​SWAIN,​ ​Tânia​ ​Navarro.​ ​Feminismos​ ​e​ ​patriarcado:​ ​uma​ ​leitura​ ​histórica​​.​ ​Brasília:​

​UnB, 2019.​

​ZAFFARONI,​ ​Eugenio​ ​Raúl;​ ​PIERANGELI,​ ​José​ ​Henrique.​ ​Manual​ ​de​ ​direito​ ​penal​

​brasileiro: parte geral​​. 11. ed. São Paulo: Revista​​dos Tribunais, 2015.​


